
下面繼續，「 第七、宣說若捨觀察修，不能現一切聖言為第七、宣說若捨觀察修，不能現一切聖言為第七、宣說若捨觀察修，不能現一切聖言為

教授教授教授」，如果不作觀察修，無法將一切聖言現為教授。「故應珍重清故應珍重清故應珍重清

淨觀察之理者淨觀察之理者淨觀察之理者」，「珍重清淨觀察」，即是下文的內容。

「若不爾者若不爾者若不爾者」，如果不如此作觀察修的話。「於非圓滿道體一於非圓滿道體一於非圓滿道體一

分分分」，「一分」是說部分、其中的一點。「離觀察慧離觀察慧離觀察慧」，不作觀察。「雖雖雖

盡壽修盡壽修盡壽修」，用盡一輩子力量來修行。「諸大經論非但不現為真教諸大經論非但不現為真教諸大經論非但不現為真教

授，且於彼等授，且於彼等授，且於彼等」諸大經論「見唯開闢博大外解見唯開闢博大外解見唯開闢博大外解」，僅探討外境，只

有在文字上探討、理解而已，因此「謗捨謗捨謗捨」、不學習諸大教典。這段

文意是說應該修持圓滿道體，應現為教授；然而並未如此，就部分教

典遠離觀察慧，盡其一生作修行，不僅對諸大教典無法現為教授，進

而會不學習教典。「若不爾者」，是指不依照先前第六科所提到的作

法，就是不以觀察修來修持圓滿道體，無法現為教授的意思。

事實上在宗喀巴大師著述《廣論》的那個年代，西藏是有這種狀

況的。認為不需要學習諸大教典，修行需要另外作修持，這都是不得

修行要旨所造成的。沒有這種狀況，就不會說是這樣、那樣，事實上

是有這種情況才強調這個重要性。

正文，「現見諸大經論之中所詮諸義現見諸大經論之中所詮諸義現見諸大經論之中所詮諸義」，這些全部都要作觀察思

擇，「多分皆須以觀察慧而正觀擇多分皆須以觀察慧而正觀擇多分皆須以觀察慧而正觀擇」，如果不作觀察，是不會知道如

何修持的；如果作觀擇，自己才能知道修持的方式。「此復修時若棄此復修時若棄此復修時若棄

捨者捨者捨者」，修持時必須要再再觀察，如果觀察後證知其中的內容，不可

以在修持時卻認為不須要而棄捨。「則於彼等何能發生定解，見為則於彼等何能發生定解，見為則於彼等何能發生定解，見為

最勝教授？最勝教授？最勝教授？」前面這種情況，是不可能生起將諸大教典視為最勝教

授的定解。如果是這樣，對於「此等此等此等」諸大教典「若非最勝教若非最勝教若非最勝教

授授授」，佛菩薩的言教、所有班智達的言教，都非最勝教授的話，「較較較

2025/12/19 中午12:57 四家合註入門 | 大慈恩月光藏

https://amec.amrtf.org/main?navTabIndex=0&workId=B000007&volume=9#下面繼續第七宣說若捨觀察修不能 1/2



造此等造此等造此等」諸大教典「尤為殊勝教授論師尤為殊勝教授論師尤為殊勝教授論師」要去哪裡才能找到？是找

不到的。所以說「誰能獲得誰能獲得誰能獲得」？

「多分皆須以觀察慧而正觀擇」，是說任何教典都必須作觀察，

觀察思惟其內容是說分辨這個和那個，作觀察修。那所謂「觀察

修」，例如以格魯派來說，就是辯論。對所有教典內容作辯論，全部

都是觀察修。就是在作觀察，在這內容上分辨是非，分辨後再作修

習，而證知內容，這就是觀察修。

所謂「修」的意思，就是習慣、熟悉，好比在房子裡，自己的東

西放在哪裡是熟悉的，是了解的。對於教典的內容再再作觀擇、再再

熟悉，一次次令心熟悉的方式就是修。修行（ ）和熟習（ ）

是一樣的。

སྒོམ་པ གོམས་པ

2025/12/19 中午12:57 四家合註入門 | 大慈恩月光藏

https://amec.amrtf.org/main?navTabIndex=0&workId=B000007&volume=9#下面繼續第七宣說若捨觀察修不能 2/2


