
24991班親近善士-
13-1_課摘_1141209



復習



依師



老師的十條件(德相)

觀功
生信
(觀
身語
意功
德,
絕勿
觀過)

念恩
生敬
(長我
法身
慧命,
拔我
三有
過患)

依
師
法

做師
所喜
斷除
不喜,
(三門)
供獻
財物
身語
承事
如教
修行



《華嚴經》云：“我此知識說正法,
普示一切法功德，遍示菩薩威儀道，
專心思惟而來此。” “此是能生如
我母，與德乳故如乳母，周遍長養
菩提分，此諸善識遮無利。”

(善財童子53參公案)

廣 論



善財童子的《五十三參》
中國觀世音菩薩造像，其身旁常配
置一尊可愛男童，非常討人歡心，
稱為「善財童子」,其五十三參是佛
教裡的經典故事。
善財共遊歷了一百一十個城市，參
訪了五十三位善知識，所以稱為
“善財五十三參”。
《華嚴經·入法界品》記載，詳述有
五十三參的過程。
很多佛寺為五十三級台階， 其寓意
就是「五十三參，參參見佛」。



廣海明月0141 《法華》、《華嚴》之意趣
https://www.amrtf.org/zh-hant/clear-moonlight-great-ocean-0141/

特點 《華嚴經》 《法華經》
核心思想 「華藏世界」的莊嚴和從凡夫到成佛的

圓滿行願。
「開權顯實」，指出一切眾生皆可成佛。

修行重點 藉由善財童子參學南遊的故事(五十三參
善知識)，展現如何通過圓滿的行願，從
凡夫到成佛的過程。

藉由不同譬喻（如三車、四門、五百長者子等）說
明，從不同根器通往究竟成佛的道路。

成佛時間 「一生取辦」。 「一稱南無佛，皆已成佛道」但需要無量無邊的阿
僧祇劫。

https://www.amrtf.org/zh-hant/clear-moonlight-great-ocean-0141/


8

宗: 應勵力行，修師所喜，斷除不喜。
作所喜者謂有三門:

1.貢獻財物 財敬供養

2.身語承事 為洗浴按摩擦拭及侍病等當如實讚師功德等

3.如教修行

加行親近軌理

堅固(菩薩)由依教奉行，能令其心正歡喜。

學者方面: 以是最勝集資糧故，實應如是。

就師方面: 則必須一不顧利養霞惹瓦云「愛樂修行於財供
養全無顧著，說為尊重與此相違，非是修行解脫之師。」



請討論

Q1.善知識會引我們犯錯嗎?
Q2.若所依師引入非理及令作違律
儀事, 應如何行?



《本生論》第十二品
釋迦佛在菩薩時，曾生為一婆羅門。婆羅門的導師，教授五百個弟子學習吠陀。
過了一段時間，婆羅門的導師想：「該是測試弟子們的時候了！」他也暗自揣
想，這次考試能通過的，大概只有一個弟子⋯⋯。
隔天，他召集了所有弟子，說：「我非常的貧窮，你們應當去偷竊他人的財物
來給我⋯⋯。」
只見眾弟子點頭稱是，他的心涼了半截⋯⋯。
但忽然看到他所期盼的那個弟子，也就是釋迦佛的前生婆羅門站了起來，走到
他面前，臉上透露著不安，戰戰兢兢而又不失立場地說：「老師，我覺得，就
算為了天王那般的財富，而捨棄了羞恥心，令心違背正法而行，還不如衣衫襤
褸地提著瓦罐，到仇家門前討錢要飯⋯⋯。」
婆羅門導師聽了他的回答十分感動，抓著他的手，口中不斷地說著讚嘆之詞。
收攝：當善知識叫我們去做非理的事情時，可能是有另外的用意，所以身為弟
子的就應婉轉啟白不能如教而行，但也不可對善知識失去恭敬心。



加行親近軌理—如教修行
設若須隨師教行者，若所依師引入非理及令作違三
律儀事，如何行耶？
1.應不順行
《毗奈耶經》於此說云：「若說非法，應當遮止。」
《寶雲》亦云：「於其善法隨順而行，於不善法應
不順行。」故於所教，應不依行。不行非理者，
《本生論》第十二品亦有明證。"
2. 不起輕呰、毁謗
然亦不應以此諸理，遂於師所，不敬輕呰而毀謗等。
3.應善辭謝
如《尊重五十頌》云：「若以理不能，啟白不能
理。」應善辭謝而不隨轉。"

三個
注意
事項：



提醒親近善知識的目的

「我等於法全不計較，雖少許
茶，悉計高低，謂師心中愛不愛
念，此是心內腐爛之相。」

以學法為目的，避免心內腐爛

宗大師舉了阿難當侍者的例子,是為了要告訴我們甚麼?



師父說《阿底峽尊者傳記》上面，有這麼一段公案:
親近阿底峽尊者的這個人非常多，從印度到西藏，印度尤其多，西藏後來有
主要的幾個。那個最主要的西藏有三個，一個敦巴尊者，一個叫大瑜伽師，
一個叫阿蘭若師。那麼，這個前兩個都是在家人，都是在家人，一生都在侍
候他老師。阿蘭若師是個修行人，他一心一開頭跑得去求那個老師，然後呢
得到了法，一直在修行，所以叫阿蘭若（阿蘭若就是寂靜處），一直在修行。
到最後他老師走了以後，他自己很嘆息地說了一句話：「唉！我們師兄弟幾
個，他們兩個一天到晚跟在老師面前，從上面的嘴巴一直忙到那個地方，忙
到腳底。唉，好像一點修行的時間都沒有；我呢，這跑得來就聽老師講法，
講完了去修行。結果成就啊，我遠遠不如他們兩個！」

親近善知識的時間及重點
要遠近適中，經久修習

《

時間啊，要恆長，不是說臨時跟一跟，就這樣，不是的。不是我們現在跑得來就說，哎呀，聽了幾堂課就

算了，或者學了三年，這個不夠，不夠的。如果說目前這種，種一點善根，夠了！



如是亦如《華嚴經》云‧「善男子‧若諸菩薩‧為善知識
正所攝受‧不墮惡趣。若諸菩薩‧為善知識所思念者‧則
不違越菩薩學處。若諸菩薩‧為善知識所守護者‧勝出世
間。若諸菩薩‧承事供養善知識者‧於一切行不忘而行。
若諸菩薩‧為善知識所攝持者‧諸業煩惱難以取勝。」

Q1.得到善知識思念有什麼好處?
Q2.得到善知識思念(關注、指導)時，若是是指出我的錯
誤，我會完全接受嗎?我的表態會有何影響？ 千金市骨公案

師父說:不過這地方要曉得哦，不是靠善知識的功德，而是善知識 ─你能夠如法受他攝持，如法受善知識攝持的條件，非常重要。
善知識儘管可以攝持你，告訴你：「某人啊，你應該這樣做啊，不要這樣做啊！」你眼睛一瞪，心裡面嘀咕半天，那一點用場
都沒有。他下一次他也不會跟你說了，你要去磕頭他也不會攝受你。不是他不攝受你，你排拒了，沒有用，你排拒了，你沒有
用，這我們要了解的。

師父說:如果善知識思念你的話，你不會違背。的確的，說善知識思念，他覺得孺子可教，他會處處地方注意你，很多事情
他看見了，他會來告訴你。假定說，他告訴你的話，你心裡面跟他一瞪，你還給他嘀咕，他還能告訴你嗎？所以我們處處地
方要曉得，不是人家不攝受啊！



本日課程



廣論原文:
【《 不 可 思 議 秘 密 經 》
中，..….‧悉無所成。】

• 原文熟文
• 消化義理

廣論 P38 L3 ~ P39 L3
16

簡報者備註
簡報註解
大家好, 今天又輪到末學來消文了. 上次讓大家壓眼睛看筆有幾隻還記不記得? 回家有沒有練習哪一隻是真的哪一隻是假的?  佛學常常說虛妄和真實, 是可以透過這個來練習的.  
好, 這一堂課我們的進度是在 P.38L3~P39L3 這一大段.  但是衡量課程的長度如果一直趕課的話, 大家可能也不好消化, 有問題的話也沒時間讓同學發問釋疑,所以我們會把它拆成兩堂來上. 這樣末學才有機會可以多露臉刷存在? 對不對? 開玩笑的啦. 好, 下一張.      



甲四
如何正以

教授引導

學徒之次第

乙一

道之根本

親近知識

軌理

乙二

既親近已

如何修心次第

丙一
令發定解

故稍開宣說

丙二

總略宣說修

持軌理

科判-表五 丁一.所依善知識之相

├  丁二.能依學者之相

丁三.彼應如何依師
之理

丁四.依止勝利

丁五.不依過患

丁六.攝彼等義

17

簡報者備註
簡報註解
所以我們就進到科判的依止勝利這裡來了. 



宗
大
師
科
判

大
廣
論

2.1
依師

2.2
修
軌

2.3
睱
滿

2.4
道
總

好
環
境

好
習
慣

修
行
條
件

目
的

學
習
內
容

18

十
德
相

弟
子
五
相

華
嚴
九
心

觀
功
生
信

念
恩
生
敬

財
敬
供
養
、
身
語
承
事

依
教
奉
行

簡報者備註
簡報註解
這張科判大家很熟悉了,  那上次我們就提過依師這個法門就是創造好環境. 其實我們已經把好環境的條件都講完了. 你看, 要創造依師的好環境有哪些啊? �你們覺得要創造這些條件簡不簡單哪? 我不問你們了,因為副班長我都覺得要樣樣具足很難. 但是我是搞技術的, 我們這行相信高門檻一定是高報酬.台積電兩奈米打死天下無敵手.  所以做到這些條件的勝利一定是好得嚇死人.  對不對? 



丁四. 依止勝利 分三

第一、近於佛位等勝利者 P.37 L9

①近諸佛位‧②諸佛歡喜。③終不缺離大善知識。④不墮惡
趣。⑤惡業煩惱悉不能勝。⑥終不違越菩薩所行。 ⑦於菩
薩行具正念故‧資糧漸漸增長。⑧悉能成辦現前究竟一切利
義。⑨承事師故‧意樂加行悉獲善業‧作自他利資糧圓滿。

第二、盡諸惡業、勝過供養眾多佛陀者 P.38 L7

第三、依止善士自然出生功德，故須依止者 P.38 L13

簡報者備註
簡報註解
接下來我們就來進課程的消文. 上週允政班長已經幫我們進到依止勝利的第一段.  但是我們要感恩祖師大德幫我做成科判來幫助我們學習, 我們再把這一段進度的內容細分一下, 幫助大家了解宗大師想要告訴我們的內涵.  請大家把筆拿出來, 依止勝利分成三段: 
第一段: 近於佛位等勝利者(就是上周進的進度) 這是在P.37 L9
第二段:  盡諸惡業、勝過供養眾多佛陀者 P.38L7
第三段:  依止善士自然出生功德，故須依止者 P.38 L13
第一段又分作九個, 香君班長也已經幫我們複習過了, 上週允政班長已經幫我們上到第八個⑧ 悉能成辦現前究竟一切利義
今天我們會從第⑨個, 承事師故繼續接下去. 



①《不可思議秘密經》中亦云：「若善男子，或善女人，
應極恭敬，依止親近承事尊重。若如是者，聞善法故成
善意樂，及由彼故成善加行。由是因緣，造作善業。轉
趣善行，能令善友，愛樂歡喜。由是不作惡業，作純善
故，能令自他不起憂惱。由能隨順護自他故，能滿無上
菩提之道，故能利益趣向惡道諸有情類。是故菩薩應依
尊重，圓滿一切功德資糧。」

20

第一、近於佛位等勝利者:         廣論 P38 L3 ~ P38L5
⑨承事師故‧意樂加行悉獲善業‧作自他利資糧圓滿。

簡報者備註
簡報註解
好請大家翻到 P.38, 第三行. 我們請一位來領讀! 上上次喻文說他精神不濟, 領讀後精神就來了, 今天有誰覺得精神不濟的? 還是讓煜文繼續提神? 
 



《不可思議秘密經》中亦云：「若善男子，或善女人，應極
恭敬，依止親近承事尊重。若如是者，聞善法故成善意樂，
及由彼故成善加行。由是因緣，造作善業。轉趣善行，能令
善友，愛樂歡喜。

21

《不可思議秘密經》也提到：「善男子、善女人們，應
當極為虔敬地如理依止、緊密地親近跟前、以財物及身
語承事上師。如果能這樣做，藉由從上師聽聞善法，就
會先生起善意樂，進而由此產生聞思修及捨惡取善的善
行。因為這樣的善心善行持續造作善業，並且三門趣向
善法，這樣的行儀也會使善友們內心歡喜。三門: 身語意

第一、近於佛位等勝利者:         廣論 P38 L3 ~ P38L5
⑨承事師故‧意樂加行悉獲善業‧作自他利資糧圓滿。

簡報者備註
簡報註解
《不可思議秘密經》就是的一部經典, 也提到：善男子、善女人們,應當極為虔敬地如理依止、緊密地親近跟前、以財物及身語承事上師。「善男子、善女人」我們常常聽到對不對, 但是日常師父在這一段特別提到: 「善男子、善女人」是要有條件的.  待伙兒我們再一起研討. 
如果能這樣做, 怎樣做啊? 是不是就是極為虔敬地如理依止、緊密地親近跟前、以財物及身語承事上師?藉由從上師聽聞善法，就會先生起善意樂，進而由此產生聞思修及捨惡取善的善行。這句話有沒有眼熟眼熟的? 上周廣海明月529 是不是講到教正法就是討論怎麼修行正法的，哪個該取哪個該捨，要弄明白去抉擇, 對不對? 然後證正法就是依教正法的抉擇去修? 而且說聞思修是互為因果不能割裂? 這裡是不是就是在講要由上師處聽聞教正法然後抉擇善意樂去修持? 那這樣的善心善行持續造作善業，並且三門趣向善法，三門就是身語意,都趣向善法.這樣造作善業的行儀也會使善友們內心歡喜. 師父說這樣做不但善知識歡喜, 你周遭的善友也會歡喜. 這些善友是誰， 看看你的周圍,  就是這些知道依教正法抉擇的同修啊. 師父說不是邀你喝酒吃檳榔聊天打屁自以為快活的惡友啊!! 
有人可能有個問題? 行善就一定要由上師聽聞正法嗎? 不能自己看看經典保持善心就好嗎? 有句話說: 佛法無人說， 雖智不能得. 你看看，要是沒有師父上師的口訣教授, 廣論是不是一部天書啊? 所以善知識重不重要?   
  



由是不作惡業，作純善故，能令自他不起憂惱。由能
隨順護自他故，能滿無上菩提之道，故能利益趣向惡
道諸有情類。是故菩薩應依尊重，圓滿一切功德資糧。

由於依止善知識，自身不造罪業並且行善，使自己內
心不生憂惱：及由於不輕蔑與損害他人，也使他人不
會心生憂惱。如此一來，由於自己不沾染罪惡，也不
成為他人的罪惡因緣，所以能夠守護自他二者。藉由
如此守護，能完全圓滿自己的無上菩提道；透過這麼
做，也能利益其他誤入險途的眾多有情。由是因故，
菩薩應當依止上師，圓滿一切功德資糧

第一、近於佛位等勝利者:         廣論 P38 L3 ~ P38L5
⑨承事師故‧ 意樂加行悉獲善業‧ 作自他利資糧圓滿。

簡報者備註
簡報註解
自己內心不生憂惱就是你的抉擇是行善就不會被煩惱所惱熱, 因為是純善的嘛! 如果你行善會有憂惱, 待伙兒可以提問. 那不輕蔑與損害他人就是不對他人做嗔怒或是傷害他人, 他人不生憂惱, 就是他也不會生氣惱怒.如此一來，由於自己不沾染罪惡，也不成為他人的罪惡因緣，所以能夠守護自他二者,  這是說你自己不好好修行,就會變成別人的惡緣，別人會批評、會對你生邪見，由此也會造惡業。再不然，讓別人生氣，也會變成別人的惡緣。如果讓其他人生氣、生起瞋心的話，就成了他人的惡緣了，因為是你而讓他生氣的。現在你不是他人的惡緣了，「故能隨順護自他二者」，這樣懂了嗎? 所以藉由如此守護，能完全圓滿自己的無上菩提道；因為菩提道就是自他兩利, 這是相對於聲聞緣覺小乘道只是自解脫而已.透過這麼做，也能利益其他誤入險途的眾多有情。就是透過上面的行儀守護自他二者。所以他的結論就是是故菩薩應依尊重，圓滿一切功德資糧。」由是因故，菩薩應當依止上師，圓滿一切功德資糧。這裡既然講的是菩薩,上次我給大家講菩薩成就那張表,發菩提心的修行人, 就可以叫菩薩. 也就是修行大乘道的修行人,應當依止上師, 才能圓滿一切功德資糧. 




「若善男子，或善女人」，師父是怎麼說的?

廣論P38 L4-P38L5  
手抄#3 p. 139 
音檔 : [20B] 21:17~24:45

https://lamrim.xyz/player2/?&tch=gl1&af1=2
0b&st1=1277&et1=1485

簡報者備註
簡報註解
剛剛我有提到這裡說的善男子和善女人, 師父特別針對這裡的「若善男子，或善女人」有個開示 ， 請大家振作精神, 要專心聽聞. 

https://lamrim.xyz/player2/?&tch=gl1&af1=20b&st1=1277&et1=1485


1.師父說: 要成為「善男子、善女人」,要具備什
麼條件呢？具足條件之後第一個要做甚麼事呢? 

醒腦時間: 你聽到了甚麼? (討論 5 分鐘)

2.在您的觀察之中,同行善友的行誼或參與的活動
中, 有哪些是符合善男子或善女人的條件讓你也
想效學的?



現在我們這裡了解，這個「善」字 ─ 具有種性的修學佛法的補特伽羅這個人，
那麼具要什麼條件呢？一定是前面斷器三過、具六種想，乃至於要具弟子相，
具弟子的四個相，這個才成「善男子、善女人」。所以這個關鍵非常重要。平
常我們總說修學佛法了，為什麼得不到好處呢？就是那個「善」字的定義不知
道。或者應該這樣說，就是「善」，究竟我們內心上面到了什麼程度，那個時
候你才能夠承受聽聞佛法？大家都沒這個準備，就想去求佛法了，那所以得不
到好處。所以說，沒有聽的同修一定要前面聽一下，那個時候才曉得我自己的
條件如何？假定你條件不具足的話，很明白、很清楚，那個甘露下下來對我們
一點用場都沒有。

那麼現在這一種具足條件的善男子、善女人，真正修學佛法了，第一個就要親
近善知識。那麼親近善知識，他應該絕端地恭敬這個善知識，以這樣的心情去
依止他、去承事他。你只要能夠這樣做到的話，那下面好處就跟著來了，什麼
呀？「聞善法故，成善意樂」，善知識之所以成為善知識的原因，必定能夠如
法地把這個三寶當中的正法，能夠傳遞到我們身心上頭，這個是善法，這個是
善法。因為你聽到了這個善法，於是你的概念就跟他相應了，所以「成善意
樂」，這是第一個重要的概念。



收攝

26

第一、近於佛位等勝利者
①近諸佛位‧
②諸佛歡喜。 (如世間中至為孝敬父母之子，其境內自國王以下，悉皆欣悅)

③終不缺離大善知識。 (其等流果，謂任生何處，終不缺離大善知識)

④不墮惡趣。
⑤惡業煩惱悉不能勝。
⑥終不違越菩薩所行‧
⑦於菩薩行具正念故‧資糧漸漸增長。
⑧悉能成辦現前究竟一切利義。
⑨承事師故‧意樂加行悉獲善業‧作自他利資糧圓滿。



https://www.youtube.com/watch?v=YFT-kJVZ9h0

依止法不可不知的祕笈─為什麼一定要視師如佛?

《希望新生》．如俊法師導讀

0’00”~4’54”



https://www.youtube.com/shorts/W7h-EiMxI90

善知識 v.s 學者

https://www.youtube.com/shorts/W7h-EiMxI90


理路&公案



請討論
《不可思議秘密經》中亦云：
「若善男子或善女人，應極恭敬依止親
近承事尊重(善知識)。若如是者，聞善
法故成善意樂，及由彼故成善加行，由
是因緣造作善業，轉趣善行。 」

請問以上所標之「善」需具備什
麼條件？我具備了嗎？



請討論
《不可思議秘密經》中亦云：

「若善男子或善女人(斷器三過、具六種想、

具弟子相)，應極恭敬依止親近承事尊重(善

知識具十德相)。若如是者，聞善法故成善

意樂，及由彼故成善加行，由是因緣造作

善業，轉趣善行。 」



佛陀十大弟子_阿難陀（多聞第一)
阿難是釋迦牟尼佛的堂弟、白飯王之子、提婆達多
的弟弟；阿難出生於釋迦牟尼佛三十歲成道日，故
取名阿難(喜慶)。在釋迦牟尼成佛(成道)六年後回故
國傳法時，六歲的阿難出家。阿難非常虔誠地追隨
佛陀，佛陀五十三歲時，二十三歲的阿難因為年輕，
記憶力強，在竹林精舍正式被選為佛陀的侍者。阿
難侍奉佛陀二十七年，跟著佛陀到各地傳道。
阿難還被稱做「多聞第一」，因為他一直伴隨佛陀
的講經說法，能夠把佛的一言一語都謹記無誤。在
佛陀滅後，王舍城第一次結集會上，他出色的記憶
力，讓他背誦出很多佛陀，以往的說法。那些記錄
下來的文稿就被整理成為佛經，對宣揚佛法的幫助
很大。佛經中出現「如是我聞」，「我」即是指阿
難。
備註:釋迦牟尼入滅後，大迦葉（苦行第一)成為僧團領袖，在王舍

城召集第一次結集。禪宗尊他為第一代祖師;
阿難陀（多聞第一)_第二代祖師

高雄佛光山佛陀紀念館_壁畫
度化摩登伽女

《阿難與摩登伽女》公案



廣海明月

https://www.amrtf.org/zh-hant/clear-moonlight-great-ocean-0530/

講次 | 0530 (2025-11-27 ~ 2025-12-03)
標題 | 把經典現為教授的方法是觀察修
廣論段落 | P13-LL5 ~ P14-L4 如是由此……罄無所餘。
四家合註入門段落 | 第1冊 P223L1 ~ P225L14第六、開
示……教授的殊勝。

分兩段播：
1. 0:00-01:08
2. 03:27-08:50

https://www.amrtf.org/zh-hant/clear-moonlight-great-ocean-0530/


廣海明月 530 講
一切聖言現為教授殊勝 科判分七

1.  開示廣大經續即是最勝教授者

2.  若離口訣，則慧劣者不得此等密意

4.  知解清淨不清淨之差別者

3.  清淨教授與相似教授之差別

5.  一切聖言現為教授之理者

6.  開示一切聖言現為教授之方便即觀察修者

7.  宣說若捨觀察修，不能現一切聖言教授，故應重清淨觀察之理者



當您在做較重大的決定時，您有想過用廣論所
學習的無限生命，觀功念恩，善/惡 或是 業
果來做決定嗎？

研討題目 (討論5分鐘)



如何能現為教授的方法是什麼？是觀察修

觀察修者，「即以擇慧而正思擇」，以別別的觀察慧
作觀察後應斷的就把它斷掉，就是你要去觀察
什麼是應斷的、為什麼要斷；
應修的就拿來修習，
這都要別別地了知。
針對要修行的人，「編為行持次第引導，
故一切聖言皆現為教授」。
殊勝的地方就在這裡。



喻
師父下面舉了一個例子：
譬如人們需要食物，肚子餓的時候，做了很多美味
大餐，但如果不吃的話，怎麼可能不餓呢？
對止息飢餓是毫無幫助的。
會做美味的食物，就好比能夠清楚地了解教典的內
容；然而對這些完全不去作修持，就好像做了好吃
的食物，做好了卻不食用，那是沒有幫助的。



用抉擇慧觀察的話，才能夠了知哪個地方是為是、哪
個地方是為非，各別去分別觀察，這個要全部集中用
來作為自心的修持。請問：什麼叫修持啊？為什麼我
們要修持呢？是不是跟我們的痛苦有關哪？因為痛苦
啊！痛苦由什麼導致的？是煩惱啊！所以你這個修持
一定是能壓伏自心煩惱的勢頭，就不要讓它勢頭那麼
猛，把它壓下去，然後它成為能夠對治煩惱的方便，
對吧？是不是要這樣？這就是攝集一切至言，編為行
持次第而作引導。行持就是逐次地消滅煩惱的勢頭，
是這樣嗎？如此即為一切至言現為教授，也可以說這
樣就具足了一切至言現為教授的殊勝。


	投影片編號 1
	投影片編號 2
	投影片編號 3
	投影片編號 4
	投影片編號 5
	投影片編號 6
	投影片編號 7
	投影片編號 8
	投影片編號 9
	投影片編號 10
	投影片編號 11
	投影片編號 12
	投影片編號 13
	投影片編號 14
	投影片編號 15
	投影片編號 16
	投影片編號 17
	投影片編號 18
	投影片編號 19
	①《不可思議秘密經》中亦云：「若善男子，或善女人，應極恭敬，依止親近承事尊重。若如是者，聞善法故成善意樂，及由彼故成善加行。由是因緣，造作善業。轉趣善行，能令善友，愛樂歡喜。由是不作惡業，作純善故，能令自他不起憂惱。由能隨順護自他故，能滿無上菩提之道，故能利益趣向惡道諸有情類。是故菩薩應依尊重，圓滿一切功德資糧。」
	《不可思議秘密經》中亦云：「若善男子，或善女人，應極恭敬，依止親近承事尊重。若如是者，聞善法故成善意樂，及由彼故成善加行。由是因緣，造作善業。轉趣善行，能令善友，愛樂歡喜。
	由是不作惡業，作純善故，能令自他不起憂惱。由能隨順護自他故，能滿無上菩提之道，故能利益趣向惡道諸有情類。是故菩薩應依尊重，圓滿一切功德資糧。
	投影片編號 23
	投影片編號 24
	投影片編號 25
	收攝
	投影片編號 27
	投影片編號 28
	投影片編號 29
	請討論
	請討論
	投影片編號 32
	投影片編號 33
	投影片編號 34
	投影片編號 35
	投影片編號 36
	投影片編號 37
	投影片編號 38

